А. Тарасенко

«Правда о Святом Духе»
 (часть 4)

Дух Божий – это Дух Божий, а ангелы – это ангелы, – так говорит Писание!
У Духа Божьего своё предназначение и место, у ангелов – своё!
Когда мы заменяем Дух Божий ангелами, – тем самым мы оставляем Бога без Его Духа,
а Христа вообще – низводим ниже уровня ангелов! Христос у нас оказывается водимым ангелом Гавриилом! …
Зачем или к чему заниматься подобной философией?
Какую пользу мы получаем от таких умозаключений?

Дух Святой – Он учит, вразумляет, обличает; и если всю работу Божью свести к работе ангелов Его, – тогда Дух Святой нам вообще не нужен!
Всё пространство, всю вселенную наполняют ангелы, даже в сознании нашем ангелы!
Что бы мы ни делали, чтобы мы ни думали, – при всём этом присутствуют ангелы: за всем следят, везде заглядывают, всё записывают. Извините, даже в туалете мы без ихнего внимания не можем обойтись!… И хорошо, что они ещё невидимые! А если бы были видимы и присутствовали при всех нюансах нашей жизни? Как вам такое?

Если Духа Божьего нет, – то мы приходим к тому, что виновны во всех наших бедах – ангелы! Ведь они же везде, и практически всё зависит от них! Если мы грешим, то виновны ангелы!
Как избавиться от греха? Очень просто: нужно изгнать из человека ангела!
Именно на таком уровне объясняются человеческие грехи в некоторых церквах!
Если человек пьёт, то в нём бес пьянства, если блудит, – то бес блудодеяния в нём! Нет никакой надобности распинать свою греховную природу, – просто нужно изгнать беса!
Дух злобы, дух обиды, дух сплетен, дух пьянства, дух обжорства и т.д. – это духи, из-за которых человек грешит! А сам человек ни причём! …
Плохих ангелов нужно изгнать, а хороших оставить… И это при том, что мы совершенно их не различаем…

Роль Святого Духа (по Писанию) заключается в том, чтобы научить человека бороться с грехом. Если Святой Дух – это ангел, и если Дух Христов – это ангел, то возникает вопрос:
каким образом ангел, который никогда не был в человеческой плоти, который не испытал на себе всё бремя греха, который не прошёл через борьбу с этим грехом, – каким образом он может научить нас этой борьбе?

«**Вот, Адам стал как один из Нас**» – Отец и Сын говорят. «Один из Нас» – т.е. знающий добро и зло. А ангелы этого не знают! И ангелы этого не понимают! Если бы они это знали и понимали, то пошли бы они за сатаной? Треть ангелов, не ведая последствий, доверилась умственным доводам сатаны и пошла за ним, а две трети ангелов остались с Богом; да и те, которые остались, – им ещё нужно много в чём убедиться, чтобы окончательно решить: а прав ли Бог?
И если некто утверждает, что Дух Святой – это ангелы, то получается, что Дух Святой, – Он вообще несведущ в вопросах добра и зла…

Следующее. Если Святой Дух – это ангелы, то одно только выражение «излитие святых ангелов» говорит нам о том, что что-то здесь не то: и звучит глупо и ассоциации глупые создаёт…

В Бытии 1: 2 есть слова: «**Дух Божий носился над водою**» – это что: «ангелы носились над водою»? Тьма над бездною, и ангелы носятся туда-сюда: им что – нечем было заняться?
Когда имеется ввиду Дух Божий, Который наполняет всю вселенную, – то тут понятно –
Он как ветер: хоть над землёю, хоть над водою…

Далее: как быть с выражениями: «Дух Божий», «Дух Христов», «Дух Святой», «Дух благодати», «Дух истины»? Это всё – ангелы?
Ис 11: 2,3: «**и почиет на нем** (на Христе) **Дух Господень,** **дух премудрости и разума,** **дух совета и крепости, дух ведения и благочестия** (это что: «почиет на Христе ангел Гавриил»? «Ангел премудрости и разума»? «Ангел ведения и благочестия»?
Бог говорит о Себе: «Я – разум!», «У Меня сила!», «я премудрость, обитаю с разумом и ищу рассудительного знания». Речь идёт о понятиях, а не об ангелах!)**;**  **и страхом Господним** **исполнится** (есть «Дух Господень», а есть «страх Господень»… «Страх Господень» – это что: тоже ангел?)**,
и будет судить не по взгляду очей Своих и не по слуху ушей Своих решать дела**»
(Вот Христос придёт во плоти, и на Нём будет Дух Господень – Дух Отца; и этот Дух называется «духом премудрости и разума». Тут заменить Духа ангелами невозможно!)

1 Кор. 2: 7-16: «**но проповедуем премудрость Божию,** **тайную, сокровенную** (это об «ангеле премудрости» речь? О «тайном и сокровенном ангеле»?
Премудрость – это то, что в сознании Бога, «тайная» – которую вот так просто рукою не потрогаешь, глазами не увидишь, и ушами не услышишь)**,**
**которую предназначил Бог прежде веков к славе нашей** (Он хочет ею поделиться, чтобы мы стали подобием Божьим)**,**  **которой никто из властей века сего не познал** (её можно только – познать!)**;**
**ибо если бы познали, то не распяли бы Господа славы.**  **Но, как написано: || "не видел того глаз, не слышало ухо, и не приходило то на сердце человеку, что приготовил Бог любящим Его"** (это ангелов Бог приготовил?)**.**
**А нам Бог открыл *это* Духом Своим** (это что: какой-то ангел «Свой», который является духом Божьим и учит Бога?)**;**
**ибо Дух все проницает, и глубины Божии** (самые тонкие, самые глубокие мысли)**.****Ибо кто из человеков знает, что в человеке, кроме духа человеческого, живущего в нем** (это опять об ангеле речь? ангеле, который живёт в человеке?)**?**
**Так и Божьего никто не знает, кроме Духа Божия**. **Но мы приняли не духа мира сего** (это тоже ангел? Или же это настроение, витающее на нашей планете в умах и сердцах людей?)**,** **а Духа от Бога** (это ангела от Бога приняли или всё-таки премудрость?)**, дабы знать дарованное нам от Бога,** **что и возвещаем не от человеческой мудрости изученными словами, но изученными от Духа Святого, соображая духовное с духовным.****Душевный человек не принимает того, что от Духа Божия, потому что он почитает это безумием, и не может разуметь, потому что о сем *надобно* судить духовно.** **Но духовный судит о всем, а о нем судить никто не может.** **Ибо кто познал ум Господень** (премудрость, Дух Божий, Дух Святой – это ум Господа Бога!)**, чтобы *мог* судить его? А мы имеем ум Христов** («а мы имеем дух Христов» – невозможно «дух Христов» или «ум Господень» заменить на ангела! Ангел что: умнее Бога?)»

… Вот сколько стоят все те рассуждения, что Дух Божий – это ангелы? Только ангелы знают, что в Боге и что в Его уме? А Он Сам – что: не знает? Неужели от этих рассуждений мы умнеем? Или это прибавляет нам святости? Или от этого зависит наше спасение? Или быть может в Библии есть такие слова: «кто не понимает, что Дух Святой – это ангелы, – тот не спасётся»?

Пс 138: 1-16 (вот попытайтесь заменить «Дух Божий» на «ангелов»): «**Начальнику хора. Псалом Давида. Господи! Ты испытал меня и знаешь.** **Ты знаешь, когда я сажусь и когда встаю; Ты разумеешь помышления мои издали** (это благодаря ангелам Бог всё знает?)**.** **Иду ли я, отдыхаю ли — Ты окружаешь меня** (это ангелы окружают или Бог лично?)**,** **и все пути мои известны Тебе**. **Еще нет слова на языке моем, — Ты, Господи, уже знаешь его совершенно** (ещё нет слова на языке, а ангел уже всё понял и моментально передал Богу?)**.** **Сзади и спереди Ты объемлешь меня, и полагаешь на мне руку Твою** (это об ангелах речь?)**.** **Дивно для меня ведение [Твое], — высоко, не могу постигнуть его!****Куда пойду от Духа Твоего, и от лица Твоего куда убегу?** **Взойду ли на небо — Ты там; сойду ли в преисподнюю — и там Ты.** **Возьму ли крылья зари и переселюсь на край моря, —** **и там рука Твоя поведет меня, и удержит меня десница Твоя.** **Скажу ли: «может быть, тьма скроет меня, и свет вокруг меня *сделается* ночью»;** **но и тьма не затмит от Тебя, и ночь светла, как день: как тьма, так и свет.** (это тоже всё ангелы или это Дух Божий?)**Ибо Ты устроил внутренности мои** (Духом Своим устроил – это получается, что ангелами Своими устроил?) **и соткал меня во чреве матери моей.** **Славлю Тебя, потому что я дивно устроен. Дивны дела Твои, и душа моя вполне сознает это.** **Не сокрыты были от Тебя кости мои, когда я созидаем был в тайне, образуем был во глубине утробы.** **Зародыш мой видели очи Твои; в Твоей книге записаны все дни, для меня назначенные, когда ни одного из них еще не было**» (И всё это конечно Бог совершал с помощью ангелов, через ангелов, и видел всё, благодаря ангелам…)

«**Ныне, когда услышите глас Его**»… «Глас Его» – это, видимо, тоже глас ангела, потому что без ангелов Бог совершенно ничего не может? …

Очередная «реформации», которая ведёт человека в погибель!

Заметьте, в труде Баграта нет ни слова о том, как Святой Дух действует, как Его услышать, как Его отличить от духа сатаны… А ведь это же самое главное, что надо знать всякому верующему человеку! Без этого знания человек не преобразится и не спасётся! И «правда о Святом Духе» без этого знания и понимания не есть правда!

Я хочу рассказать вам вот такую притчу по поводу реформационных веяний, назву её «притчей мудрого христианского эгоиста»:

Спрашивают у меня: «Дух Святой – это личность или не личность?» А я отвечаю: а какая мне польза будет от того, что я буду знать ответ на этот вопрос? Для меня важно только то, слышу ли я голос Божий, и повинуюсь ли я этому голосу!
Следующий вопрос задают: «Дух Святой – это какая-то субстанция или это разум Божий, или это ангелы?» А я опять говорю: а что я буду иметь от этого знания?
Далее: «На небе три Бога или два? Или один?» Отвечаю: какая мне разница? Сколько бы Их там ни было, – Они же Все за одно! Для меня важно освящаться под Их влиянием и стать благословенным! И потом: что я буду иметь с того, если буду знать, сколько там Богов на небе? Какая мне польза будет от этого?
Следующий вопрос: «Какой день праздничный: суббота или воскресенье?» Отвечаю: вот какая мне польза от того, что я знаю? Ну вот поменял я воскресенье день праздничный на субботу; что изменилось: изменился ли мой дух от этого или я стал от этого лучше?
«Как правильно: на Вечере хлеб с елеем должен быть или без елея?» А я спрашиваю: а что мне даёт это знание, какая мне от этого польза, если я с кем-то спорю по этому поводу?
«Крещение какое правильное: с полным погружением в воду или только веничком можно побрызгать?» А я говорю: мне какая польза от этого – хоть от веника, хоть от глубокой воды? Я что – от этого умнее стал? …

Христос говорит (в Ин 7: 37): «**кто жаждет, иди ко Мне и пей**».Кто жаждет и алчет правды, кто видит и понимает свою греховность, кто понимает, что из-за неё (греховности) он проклят, кто хочет от этой греховности освободиться, – «иди ко Мне и пей воду жизни!».
Я же пришёл к Богу:
не чтобы субботу принять,
не чтобы свинину не есть,
не чтобы ноги омывать,
не чтобы Вечерю с елеем или без елея принимать, –
я пришёл, потому что моя душа страдала!

«**Придите ко Мне, все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас**» (Мтф 11: 28) – моя душа страдала от собственной глупости, заносчивости, похотливости, я был несчастен,
и я услышал «**придите ко Мне**», и я пришёл!

Христос обещал напоить нас живой водой, но чем нас поят, говорящие от имени Христа? Что Дух Святой – это ангелы? …

В заключение.
Всё, что нам надо запомнить из этой темы (что для нас наиболее важно):
• мы должны слышать, понимать голос Святого Духа,
• мы должны уметь отличать этот голос от голоса сатаны,
• мы должны принимать от Святого Духа обличения, наставления, вразумления, утешения
и поступать согласно этим Божественным знаниям;
• нам надо исполниться плодов и даров Святого Духа, нам надо иметь плоды Духа:
любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие,
нам надо стать причастниками Божественной премудрости, Божественной любви, которая никогда не перестает, –
это то, без чего мы никогда не станем благословенными в этой жизни и никогда не будем в числе спасённых.
Всё остальное, чем сегодня заняты умы так называемых «реформаторов», не стоит того внимания, которое они уделяют этим второстепенным, маловажным, а иногда и неправильным вопросам.

В заключение прочитаю из Евр 5: 7-11:
«**Он, во дни плоти Своей, с сильным воплем и со слезами принес молитвы и моления Могущему спасти Его от смерти; и услышан был за *Свое* благоговение;** **хотя Он и Сын, однако страданиями навык послушанию,** **и, совершившись, сделался для всех послушных Ему виновником спасения вечного,** **быв наречен от Бога Первосвященником по чину Мелхиседека****.
О сем надлежало бы нам говорить много; но трудно истолковать, потому что вы сделались не способны слушать**»
Вот о чём нам надо говорить, вот она правда, которой надо уделять и внимание и время!
Об этом нам надо было бы говорить много! Но трудно истолковать, потому что «вы сделались неспособными слушать»!

Верующие, которые впадают в вот такие рассуждения – о чём угодно, но только не о святости, –
со временем теряют способность видеть, понимать и ценить истину или учение о благочестии,
они уходят в вот эти доктринальные дебри, рассуждают, считают, что это очень важно, что это очень нужно, что это очень полезно.

Но Библия нам говорит:
Еккл 12: 13:
«**Выслушаем сущность всего: бойся Бога и заповеди Его соблюдай, потому что в этом всё для человека**»,
а «**составлять много книг** (как говорит Соломон; писать книги на темы, совершенно не связанные с темой спасения) **— конца не будет, и много читать — утомительно для тела**».